
Каспийский регион: политика, экономика, культура. № 4 (85). 2025 г.  

Философская антропология, философия культуры 

244 

Каспийский регион: политика, экономика, культура. 2025. № 4 (85). С. 244–254. 

THE CASPIAN REGION: Politics, Economics, Culture. 2025. Vol. 4 (85). P. 244–254. 

 

Научная статья© 

УДК 130.3:24 

doi: 10.54398/1818-510X.2025.85.4.023 

 

ОБРАЗ БУДУЩЕГО В ТРАДИЦИОННОЙ БУДДИЙСКОЙ КАРТИНЕ МИРА 
 

Уланов Мерген Санджиевич, Лиджиев Тимуджин Саналович 

Калмыцкий государственный университет им. Б. Б. Городовикова, г. Элиста, 

Россия 

ulanov1974@mail.ru, https://orcid.org/0000-0002-6749-7424 

timudzhinlidzhiev@gmail.com 
 

Аннотация. Статья посвящена анализу концепции будущего в рамках традиционной 
буддийской картины мира. Рассматриваются философские, этические и космологические ас-
пекты буддийского понимания будущего. Особое внимание уделяется учениям о карме, цик-
личности существования, социоисторическом процессе и идее нирваны как конечной цели 
духовного пути. Показано, что образ будущего в буддийской картине мира отличается от ли-
нейно-прогрессивных моделей, характерных для западной философии и теологии. Он строится 
на принципах цикличности, этической причинности и трансцендентного освобождения. Буду-
щее в буддизме – это не предопределенная судьба, но поле действия, формируемое кармой 
и осознанным выбором. Оно включает как потенциал страдания в бесконечных перерождениях 
сансары, так и возможность выхода за пределы времени через достижение нирваны. Согласно 
буддизму, каждое будущее рождение определяется кармическим потенциалом, накопленным 
в предыдущих жизнях. При этом буддизм не рассматривает сансару как наказание, но как 
следствие непросветленного состояния сознания. Будущее, следовательно, включает в себя 
не только возможность страдания, но и потенциал для духовного роста. Буддийский взгляд 
на будущее сочетает в себе глубокую онтологическую рефлексию и практическую этику. Он 
предлагает альтернативную модель временной реальности, в которой будущее не дано, но созда-
ется в каждом моменте сознательной жизни. Это представление сохраняет актуальность в совре-
менных дискуссиях о свободе воли, ответственности и смысле человеческого существования.  

Ключевые слова: буддизм, будущее, футурология, картина мира, сансара, нирвана, кар-
ма, время, перерождение, этика, онтология, Майтрея  

Благодарности: статья подготовлена в рамках государственного задания Министерства 
науки и высшего образования Российской Федерации (№ 075-03-2025-420/6 «Комплексное 
философское исследование феномена будущего в традиционной буддийской картине мира»). 

 

Для цитирования: Уланов М. С., Лиджиев Т. С. Образ будущего в традиционной буд-
дийской картине мира // Каспийский регион: политика, экономика, культура. 2025. № 4 (85). 
С. 244–254. https://doi.org/10.54398/1818-510X.2025.85.4.023. 

 
Это произведение публикуется по лицензии Creative Commons “Attpribution” 
(«Атрибуция») 4.0 Всемирная. 

 

 
THE IMAGE OF THE FUTURE IN THE TRADITIONAL BUDDHIST WORLDVIEW 

 

Mergen S. Ulanov, Timudzhin S. Lidzhiev 

Kalmyk State University named after B. B. Gorodovikova, Elista, Russia 
ulanov1974@mail.ru, https://orcid.org/0000-0002-6749-7424 
timudzhinlidzhiev@gmail.com 

 

Abstract. This article analyzes the concept of the future within the traditional Buddhist 

worldview. It examines the philosophical, ethical, and cosmological aspects of the Buddhist 

                                         
© Уланов М. С., Лиджиев Т. С., 2025 

https://doi.org/10.54398/1818-510X.2025.85.4.023
https://doi.org/10.54398/1818-510X.2025.85.4.023


THE CASPIAN REGION: Politics, Economics, Culture. 2025. No. 4 (85) 

Philosophical anthropology, philosophy of culture 

245 

understanding of the future. Particular attention is paid to the teachings of karma, the cyclical nature 

of existence, the sociohistorical process, and the idea of nirvana as the ultimate goal of the spiritual 

path. It is shown that the image of the future in the Buddhist worldview differs from the linearly 

progressive models characteristic of Western philosophy and theology. It is built on the principles of 

cyclicality, ethical causality, and transcendental liberation. In Buddhism, the future is not a 

predetermined fate, but a field of action shaped by karma and conscious choice. It encompasses both 

the potential for suffering in the endless rebirths of samsara and the possibility of transcending time 

through the attainment of nirvana. According to Buddhism, each future birth is determined by the 

karmic potential accumulated in previous lives. Buddhism does not view samsara as a punishment, 

but as a consequence of an unenlightened state of consciousness. The future, therefore, includes not 

only the possibility of suffering but also the potential for spiritual growth. The Buddhist view of the 

future combines profound ontological reflection and practical ethics. It offers an alternative model of 

temporal reality in which the future is not given, but created in every moment of conscious life. This 

view remains relevant in contemporary discussions of free will, responsibility, and the meaning of 

human existence. 

Keywords: Buddhism, future, samsara, nirvana, karma, time, rebirth, ethics, ontology, Maitreya 

Acknowledgments: The article was prepared within the framework of the state assignment of 

the Ministry of Science and Higher Education of the Russian Federation (No. 075-03-2025-420/6 “A 

comprehensive philosophical study of the phenomenon of the future in the traditional Buddhist 

picture of the world”). 

 
For citation: Ulanov M. S., Lidzhiev T. S. The image of the future in the traditional Buddhist 

worldview. Kaspiyskiy region: politika, ekonomika, kultura [The Caspian Region: Politics, Econom-

ics, Culture]. 2025, no. 4 (85), pp. 244–254. https://doi.org/10.54398/1818-510X.2025.85.4.023  

(In Russ.). 
 
This work is licensed under a Creative Commons Attpribution 4.0 International 
License. 

 

 

Введение 

В начале III тыс. н. э. наблюдается устойчивый рост научного и общественного 

интереса к проблематике прогнозирования траекторий глобального развития челове-

чества. В рамках междисциплинарного дискурса с участием социологии, философии, 

политологии, истории, культурологии активно обсуждаются альтернативные модели 

исторической динамики, каждая из которых опирается на определенный комплекс 

онтологических и эпистемологических предпосылок. 

Центральное место в этих дебатах занимает вопрос о структуре исторического 

процесса: является ли он однолинейным, т. е. подчиняющимся единому, универсаль-

ному вектору прогрессивного развития, в рамках которого все общества проходят 

сходные стадии, различаясь лишь темпом и временем входа в ту или иную фазу, 

или же полилинейным, предполагающим множественность автономных, культурно-

специфических траекторий, несводимых к единой иерархической шкале «прогресса». 

В последнем случае цивилизации нередко рассматриваются как социокультурные 

феномены, чье развитие связано с определенными временными циклами [15]. 

Построение теории исторического процесса, на наш взгляд, требует междисци-

плинарного синтеза, учитывающего эмпирические закономерности социальной эво-

люции и философские учения, и релятивистского плюрализма, открывая путь к более 

адекватному пониманию сложной, многомерной природы исторического развития 

человечества. 

Футурология, в свою очередь, пытается систематизировать эти разнородные 

представления, применяя методы моделирования, сценарного анализа и межкультур-

ной сравнительной методологии. Однако ее претензии на научную строгость сталки-

ваются с фундаментальной неопределенностью исторического процесса, обуслов-

ленной наличием множества нелинейных, стохастических и субъективных факторов, 

включая свободу воли, моральные установки и религиозные убеждения. 

https://doi.org/10.54398/1818-510X.2025.85.4.023


Каспийский регион: политика, экономика, культура. № 4 (85). 2025 г.  

Философская антропология, философия культуры 

246 

Включение религиозного измерения в анализ может существенно обогатить фи-

лософско-футурологическую проблематику [5]. Религиозные традиции, как правило, 

предлагают собственные нарративы о смысле истории – от линейно-

эсхатологических до циклических. Эти нарративы не только формируют коллектив-

ные ожидания будущего, но и влияют на выбор стратегий развития, легитимацию 

власти и восприятие технологических и социальных трансформаций. В этом смысле 

религия выступает не просто как идеологический фон, но как активный фактор, 

участвующий в конструировании исторических сценариев. 

Понятие будущего в различных философских и религиозных традициях отража-

ет глубинные представления о природе реальности, человеческого существования 

и смысла жизни. В контексте буддийской мысли будущее не рассматривается 

как линейная перспектива прогресса или апокалиптического завершения, что харак-

терно для некоторых монотеистических систем, но интерпретируется в рамках цик-

лической космологии и этико-психологической динамики кармы. Буддийская карти-

на мира предполагает особое понимание времени и перспективы будущего.  

Цель данной статьи – проанализировать структуру и содержание образа буду-

щего в буддийской традиции, выявить его онтологические и этические аспекты, 

а также рассмотреть его значение для современного философско-футурологического 

дискурса.  

Онтология времени в буддизме 

В буддийской философии время не рассматривается как абсолютная сущность, 

но как зависимо возникающее явление, обусловленное потоком сознания и процес-

сами изменения. Центральное понятие буддийской онтологии – зависимое возникно-

вение (пратитья-самутпада): «В абстрактной формулировке буддийская концепция 

причинности может трактоваться как идея взаимозависимого возникновения всего 

существующего мира – такая интерпретация является распространенной» [12, с. 162]. 

Оно означает, что ничто не существует само по себе, все возникает в зависимости 

от других явлений [2, с. 13]. И время – не исключение. Время не может существовать 

отдельно от событий. Время здесь – это не самостоятельная сущность, а способ изме-

рить изменение: движение солнца, биение сердца, смену мыслей. Без изменений нет 

времени. А без сознания, фиксирующего эти изменения, нет и ощущения времени.  

В отличие от западной науки и философии, где время часто считается базовой 

категорией бытия, буддизм подходит к нему с глубоким скепсисом. В платоновской, 

ньютоновской или даже кантинской моделей время рассматривается как априорная 

форма восприятия или объективная структура реальности, буддийская же философия 

предлагает радикально иное понимание его природы. Буддизм не отрицает существо-

вание времени как такового, но утверждает, что время – не вещь, а процесс, завися-

щий от сознания, причин и условий. В отличие от западных концепций времени 

как объективной реальности, буддизм подчеркивает его условный и субъективный 

характер. В рамках буддийской онтологии время не признается самостоятельной 

сущностью, но интерпретируется как условно существующий феномен, порождае-

мый динамикой психофизических процессов и зависимым возникновением. Время 

в буддизме – это, по сути, не отдельная сущность, а побочный эффект ума, который 

пытается упорядочить поток опыта.  

В абхидхармической традиции время не включается в список дхарм – элементар-

ных реальностей, анализируемых в «Абхидхарме». Это свидетельствует о его условной 

природе, т. е. о статусе концептуальной абстракции, необходимой для повседневного 

общения, но не обладающей онтологической самостоятельностью. В текстах Палий-

ского канона время описывается как аспект дхарм – элементарных психофизических 

явлений, возникающих и исчезающих в зависимости от причин и условий.  

Таким образом, будущее в буддийском понимании не является заранее заданной 

реальностью, но формируется текущими действиями (кармой) и состояниями созна-

ния. Это положение находит отражение в учении о «трех времен» – прошлом, насто-

ящем и будущем, – которые рассматриваются как взаимосвязанные аспекты одного 



THE CASPIAN REGION: Politics, Economics, Culture. 2025. No. 4 (85) 

Philosophical anthropology, philosophy of culture 

247 

непрерывного процесса. Однако акцент делается на настоящем моменте как един-

ственном доступном для осознания и действия. 

В рамках философской системы мадхьямаки, разработанной Нагарджуной (II–

III в. н. э.), категория времени подвергается радикальной деконструкции. Согласно 

его учению, три временных измерения – прошлое, настоящее и будущее – не обла-

дают онтологическим статусом самостоятельных сущностей (свабхава). В трактате 

«Шуньятасаптати» («Семьдесят строф о пустоте») Нагарджуна утверждает, что «три 

времени не существуют [в действительности], поскольку они неустановимы, взаимо-

определяемы, изменчивы, не могут быть определены через собственную природу 

и лишены сущностного бытия» [8, с. 215]. 

Центральным аргументом здесь является принцип взаимозависимого возникно-

вения (пратитья-самутпада), согласно которому каждое из трех времен концептуаль-

но возникает лишь в отношении к двум другим. Настоящее определяется через про-

шлое и будущее, прошлое – через настоящее (как уже свершившееся), будущее – че-

рез настоящее (как ещё не наступившее). Следовательно, ни одно из временных из-

мерений не может быть установлено как независимо существующее. Их бытие 

условно (праджняпти) и обусловлено когнитивными и лингвистическими конструк-

циями сознания. 

Кроме того, временные категории характеризуются непрерывной трансформа-

цией: они взаимно переходят друг в друга, что делает невозможным фиксацию како-

го-либо «наличного» или «сущностного» момента времени. Тем самым отрицается 

возможность существования времени как дискретной, стабильной или субстанцио-

нальной реальности. 

Что касается времени как единого континуума, то и оно, согласно Нагарджуне, 

подлежит анализу через призму шуньяты (пустотности). Поскольку временной поток 

может быть мысленно разделен на бесконечное множество мгновений (кшана), 

ни одно из которых не обладает длительностью или неизменной природой, само по-

нятие единого времени оказывается конвенциональным и лишённым онтологической 

основы [3, с. 48]. 

Итак, в философии Нагарджуны время не является фундаментальной категорией 

бытия, а представляет собой эпистемологическую конструкцию, возникающую в ре-

зультате когнитивной деятельности и языкового различения. Его «существование» 

обусловлено исключительно зависимым и относительным характером всех феноменов. 

Таким образом, буддизм не просто описывает время иначе, чем западные тра-

диции, но систематически деконструирует его субстанциональный статус, раскрывая 

его как концептуальную конструкцию, необходимую для повседневного функциони-

рования, но не отражающую окончательную реальность. 

Карма и будущее: этическая детерминация судьбы 

Хотя буддизм сомневается в реальности времени как такового, он серьезно от-

носится к его практическим последствиям, особенно в контексте кармы. Карма явля-

ется центральным механизмом, определяющим будущее индивида в буддийской кар-

тине мира: «Понятие кармы как непреложного закона воздаяния имеет в буддизме 

фундаментальное значение, будучи связанным с идеей неконтролируемых перерож-

дений живых существ в сансаре и обоснованием возможности освобождения» [12, 

с. 160]. Карма представляет собой универсальный закон причинности, согласно кото-

рому добрые и злые действия порождают соответствующие последствия, проявляю-

щиеся в этой или последующих жизнях. В отличие от механистического детерми-

низма, карма предполагает этическую нагрузку: действия, совершенные в настоящем, 

порождают последствия, которые реализуются во времени, формируя судьбу челове-

ка в текущей или последующих жизнях. Каждое наше действие (мысль, слово, по-

ступок) оставляет след, который влияет на будущее. Причем это будущее может 

наступить в этой жизни или в следующих. В «Ангуттара-Никае» говориться: 

«И где бы существа ни появились на свет, там и созреют их действия; а где бы 

ни созрели их действия, там они и будут пожинать плоды тех действий, будь то 



Каспийский регион: политика, экономика, культура. № 4 (85). 2025 г.  

Философская антропология, философия культуры 

248 

в этой жизни, или будь то в следующей жизни, или в любой из будущих жизней» 

[10]. Таким образом, даже если время подобно иллюзии, его психологическая 

и моральная реальность остаётся важной. 

Согласно буддизму, важно понимать, что будущее не предопределено. Буду-

щее – это поле возможностей, формируемое нашими текущими выборами. Карма 

не является роком или предопределением, но указывает на вероятностную детерми-

нацию будущего в зависимости от накопленных склонностей и поступков. Судьба 

в контексте кармической теории не понимается как жестко предопределенный путь, 

но как траектория, формируемая совокупностью прошлых действий. При этом буду-

щее остается частично открытым, поскольку текущие действия создают новые кар-

мические семена, которые могут изменить ход судьбы. Таким образом, карма пред-

ставляет собой форму условной детерминации, которая обусловлена этическим вы-

бором. При этом буддизм отвергает крайние формы детерминизма, придерживаясь 

принципа «срединного пути». Человек не является пассивным носителем кармы, 

но может, через осознанное усилие, медитацию и нравственную практику изменить 

кармический вектор. 

Буддийская духовная практика направлена на то, чтобы осознанно формировать 

это будущее, избегая страданий и приближаясь к освобождению. В буддизме подчер-

кивается ответственность личности за свою судьбу. Поскольку каждый индивид явля-

ется автором своих действий, он не может возлагать ответственность за свои страдания 

на богов, судьбу или внешние обстоятельства. «Революционная новизна учения Будды 

о карме состояла прежде всего в том, что карма как естественный закон причинно-

следственной связи между действиями живых существ и их последствиями исключает 

веру в существование Бога-Творца. Ибо миры создаются кармой» [12, с. 161]. 

Фактически, учение о карме возводит этику в некий онтологический закон, де-

лая мораль не просто социальным регулятором, но и основополагающим фактором, 

формирующим реальность. Это имеет важные последствия для понимания будущего. 

Карма, будучи законом причинности с этической нагрузкой, устанавливает онтоло-

гическую связь между нравственным выбором и будущим. При этом она сохраняет 

пространство для свободы, поскольку текущие действия могут изменить кармиче-

ский вектор. 

Будущее в кармической перспективе не является заранее заданным, но детер-

минируется этически. То есть его форма зависит от морального качества действий 

в настоящем. Такой подход противопоставляется как теистическим моделям, где бу-

дущее определяется божественным провидением, так и секулярным моделям, 

где будущее обусловлено исключительно социальными или биологическими факто-

рами. Кармическая детерминация не сводится к простому «возмездию». Она не пред-

полагает внешнего судьи или системы наказаний. Карма функционирует как имма-

нентный закон, подобный гравитации: она не карает, а просто реализует последствия 

действий. 

Будущее, таким образом, не фиксировано, но является полем возможностей, 

формируемых через сознательный выбор и нравственное поведение. Буддийская эти-

ка, выраженная в десяти заповедях и Восьмеричном Благородной Пути, служит руко-

водством к действиям, способным привести к благоприятному будущему, как в плане 

перерождения в более высоких сферах бытия (люди, боги, полубоги), так и в направ-

лении окончательного освобождения.  

Цикличность бытия и социоисторическое учение буддизма 

Проблема будущего в западной философии традиционно связывается с линей-

ной концепцией времени, в которой будущее представляется как неопределенный, 

но потенциально достижимый горизонт, обусловленный прогрессом, технологиче-

ским развитием или историческим движением. В западной культуре время часто 

изображают как прямую линию: от сотворения мира к концу света, от рождения 

к смерти [13, с. 450].  



THE CASPIAN REGION: Politics, Economics, Culture. 2025. No. 4 (85) 

Philosophical anthropology, philosophy of culture 

249 

В буддизме же время циклично. Будущее в буддизме встраивается в широкую 

космологическую структуру – сансару, цикл рождений и смертей, движимый неведе-

нием (авидьей), жаждой (траншей) и кармой, где временная ось не ведет к прогрессу, 

а повторяется в бесконечной череде рождений, страданий и умираний. Сансара 

не имеет начала в историческом смысле и продолжается до тех пор, пока не будет 

достигнуто освобождение.  

В этой модели будущее представляется как бесконечная череда перерождений 

в шести сферах существования: богов, полубогов, людей, животных, голодных духов 

и обитателей адов. Все существа блуждают в сансаре, бесконечном цикле рождений 

и смертей, движимом неведением, страстью и гневом. Этот цикл не имеет ни начала, 

ни конца, он просто есть, как колесо, которое крутится до тех пор, пока не будет 

остановлено. 

Согласно буддизму, каждое будущее рождение определяется кармическим по-

тенциалом, накопленным в предыдущих жизнях. При этом буддизм не рассматривает 

сансару как наказание, но как следствие непросветленного состояния сознания. Бу-

дущее, следовательно, включает в себя не только возможность страдания, но и по-

тенциал для духовного роста. Важно, что даже благоприятные перерождения 

(например, среди богов или полубогов) не являются окончательным решением, по-

скольку они временны. 

В рамках буддийской философской системы история человечества также кон-

цептуализируется как циклический процесс, который подчиняется закономерностям, 

обусловленным кармической детерминацией коллективного существования. Наибо-

лее ранние систематические представления о данной модели содержатся в канониче-

ских текстах раннего буддизма, в частности в «Сутре о монархе-чакравартине» [6, 

с. 193]. В отличие от более поздних космологических схем, данный текст предлагает 

историософскую конструкцию, структурированную по параболической модели: вос-

ходящая фаза (эпоха духовного и материального расцвета) сменяется фазой деграда-

ции и упадка. 

Данная схема получила дальнейшую теоретическую разработку в канонической 

комментаторской литературе, посвященной аналитическому и систематизирующему 

изложению буддийской доктрины. Кульминацией этой традиции стал труд ачарьи 

Васубандху (IV–V вв. н. э.) «Сокровищница Абхидхармы», в котором последова-

тельно излагаются принципы буддийской космологии, социогенеза и эсхатологии. 

Примечательно, что социоисториологическая проблематика включена автором в раз-

дел, посвященный онтологии и устройству мира, что свидетельствует о фундамен-

тальной роли социальной доктрины в общей архитектонике буддийской философии: 

социальные процессы рассматриваются не как эмпирические явления, а как проявле-

ния трансцендентальных законов бытия, прежде всего коллективной кармы. 

Согласно данной модели, начальный этап существования человеческого обще-

ства характеризуется совокупностью признаков, соответствующих архетипу «золото-

го века»: верховная власть принадлежит царям-чакравартинам, правящим в строгом 

соответствии с Дхармой; население отличается долголетием, физическим совершен-

ством и духовной гармонией. Однако с течением времени происходит постепенная 

деградация общества, обусловленная возникновением и распространением негатив-

ных ментальных факторов – лжи, зависти, жадности, насилия. Эти изменения сопро-

вождаются сокращением продолжительности жизни, ухудшением физического обли-

ка людей и дезинтеграцией социальных институтов. Ключевым моментом в этом 

процессе является духовное падение последнего праведного чакравартина, отказав-

шегося от следования Дхарме, что символизирует крах этико-политического фунда-

мента общества. 

Таким образом, циклическая модель исторического развития в буддизме пред-

ставляет собой процесс формирования и последующего распада социальной системы, 

в которой институт чакравартинов выполняет функцию морально-политического 

регулятора, временно сдерживающего деградацию. Однако в силу необратимости 



Каспийский регион: политика, экономика, культура. № 4 (85). 2025 г.  

Философская антропология, философия культуры 

250 

кармических законов, определяющих коллективную судьбу человечества, данный 

институт неизбежно терпит крах. Результатом становится нарастание социальной 

дисгармонии и антропологическая дегенерация, кульминацией которых в рамках 

каждой махакальпы (великой космической эпохи) становится эсхатологическое за-

вершение исторического цикла – «конец истории», предшествующий началу нового 

цикла возрождения. 

Согласно учению Васубандху, дальнейшая динамика исторического развития 

человечества подчиняется циклической модели, в рамках которой доминирующей 

тенденцией выступает не прогрессивная эволюция, а постепенная деградация. 

На завершающем этапе этого процесса продолжительность жизни человека сокраща-

ется до десяти лет, а социум характеризуется тотальным моральным разложением, до-

минированием алчности, заблуждений и аморальных тенденций. В этот период проис-

ходит утрата базовых производственных навыков, разрушение институтов цивилиза-

ции и почти полное исчезновение этических норм, что приводит к состоянию социаль-

ного хаоса. Кульминацией деградационного цикла, согласно буддийской эсхатологиче-

ской традиции, является так называемое «время мечей» (Sattāntika-kāla), в котором реа-

лизуется модель тотального конфликта – «войны всех против всех» [6, с. 205]. Здесь 

можно вспомнить концепцию «естественного состояния» Т. Гоббса, в которой «война 

всех против всех» характеризует общества до заключения «общественного договора» 

и образования государства. В этот период наблюдается массовое взаимоуничтожение 

людей, что служит катализатором последующей трансформации.  

По завершении этого кризиса происходит коллективное осознание необходимо-

сти нравственного возрождения, что инициирует восходящую фазу цикла. Продол-

жительность жизни начинает неуклонно возрастать, параллельно с чем происходит 

постепенное восстановление духовно-нравственных ценностей и социальных инсти-

тутов. В результате последовательного духовного и социального прогресса общество 

проходит ряд этапов регенерации, завершающихся возвращением в эпоху «золотого 

века», характеризующуюся гармонией, справедливостью и духовным просветлением. 

В этот период появляется идеальный правитель – чакравартин, символизирующий 

универсальную власть, основанную на дхарме. Впоследствии он передает управление 

миром Будде Майтрее – будущему просветленному, чье появление знаменует 

наступление новой эры духовного совершенства [6, с. 205].  

С позиций буддийской антропологии современный исторический период рас-

сматривается как эпоха упадка, в которой доминируют процессы физической и ду-

ховной деградации. Соответственно, в рамках данной парадигмы историческое раз-

витие понимается не как линейный прогресс, а как циклический процесс, включаю-

щий чередование фаз упадка и возрождения. Подобная концепция находит параллели 

в учениях неоплатоников и гностиков, также отвергавших идею необратимого про-

гресса и акцентировавших внимание на спиральной или циклической природе истории. 

Современные альтернативные теории, такие как концепция «деволюции» Майкла Кре-

мо [7], также репрезентируют критику дарвинистской модели эволюции и предлагают 

ретроградную или циклическую интерпретацию антропогенеза, что делает их в опре-

деленной мере сопряженными с буддийской антропологической традицией.  

Таким образом, ранний буддизм формирует концептуальную модель историче-

ского процесса, принципиально отличную от доминирующей в западной традиции 

парадигмы линейного прогресса. Вместо нее предлагается циклическая схема, в ко-

торой общественное развитие не предполагает необратимого улучшения, а подчине-

но закономерностям упадка и последующего возрождения. Данная модель исключает 

из своего понятийного аппарата идею «прогресса» как универсальной категории, за-

меняя её понятием «духовного обновления», достижимого лишь через осознанное 

возвращение к этическим практикам. 

Нирвана как трансцендирование будущего 

Наивысшая цель буддийского пути – достижение нирваны (ниббана в пали), что 

буквально означает «угасание» – прекращение страстей, ненависти и неведения. 



THE CASPIAN REGION: Politics, Economics, Culture. 2025. No. 4 (85) 

Philosophical anthropology, philosophy of culture 

251 

Строго говоря, в нирване нет понятия будущего, поскольку она представляет собой 

выход за пределы временной категории, включая будущее. В «Ниббана сутте» Будда 

описывает нирвану как «рожденное, неустановленное, несотворенное, не сконструи-

рованное», тем самым указывая на ее трансцендентный характер [9]. Ученый Будда-

госа в комментариях к «Абхидхамматтхасангхе» Анураттхи пишет, что «Нибба̄на 

является вневременной, потому что ее реальная природа (сабха̄ва) не содержит в себе 

возникновения, изменения и исчезновения; концепции вневременные, потому что 

они лишены внутренней сущностной природы» [1].  

Таким образом, образ будущего в буддизме имеет двойственную природу: с од-

ной стороны, он включает бесконечные перспективы перерождений в сансаре; с дру-

гой – указывает на возможность радикального преодоления временного существова-

ния. Нирвана не есть будущее состояние, а, скорее, устранение самой необходимости 

будущего, поскольку прекращается цикл становления и желания.  

Будда Майтрея и проблема будущего в буддизме 

Как уже отмечалось, в буддийской философии будущее традиционно рассмат-

ривается как проявление циклического бытия. Однако в рамках буддийской традиции 

существует концепция будущего, которая вносит в буддийскую онтологию элемент 

линейной, квази-эсхатологической временной оси. Даная концепция связана с фигу-

рой бодхисаттвы Майтреи – будущего Будды, который, согласно пророчествам, 

явится в мире после угасания учения Будды Шакьямуни.  

Фигура Майтреи (Maitreya, от санскритского maitrī – «доброта, сострадание») 

упоминается в канонических текстах как будущий Будда, который достигнет про-

светления после Шакьямуни. В Чаккавати Сиханада сутте Будда прямо указывает 

на существование будущего просветленного: «При людях с жизненным сроком в во-

семьдесят тысяч лет, о монахи, появится в мире Блаженный по имени Майтрея – свя-

той, истинновсепросветленный, совершенный в ведении и поведении, пришедший во 

благе... Он преподаст дхарму прекрасную в начале, прекрасную в середине, прекрас-

ную в конце, благую по смыслу и выражению, полную и законченную, совершенно 

чистую, (ведущую) к брахманскому житию, – так же как я теперь преподаю дхарму 

прекрасную в начале, прекрасную в середине, прекрасную в конце, благую по смыс-

лу и выражению, полную и законченную, совершенно чистую, (ведущую) к брахман-

скому житию. Он поведет за собою многотысячную общину монахов, так же как 

я теперь веду за собою многосотенную общину монахов» [14]. Отмечается, что 

в настоящее время будущий Будда проживает в небесном мире Тушита. В традиции 

Махаяны, особенно в китайском и тибетском буддизме, Майтрея приобретает статус 

не только будущего Будды, но и наставника в рае Тушита, где он пребывает в ожида-

нии своего нисхождения. В отличие от тхеравады, которая считает Майтрею бод-

хисатвой, махаянская традиция полагает, что Майтрея уже достиг просветления 

и является Буддой.  

Важно отметить, что образ Будды Майтреи не является уникальным явлением: 

в буддийской космологии существует представление о цикле Будд, появляющихся 

в разные кальпы. Однако его особое значение заключается в том, что он – следую-

щий Будда в текущей кальпе, предсказанный самим Буддой Шакьямуни, что придает 

его фигуре особую легитимность и символическую нагрузку.   

Его появление связано с конкретными космическими и социальными условия-

ми: упадком дхармы, моральным разложением, укорочением продолжительности 

жизни. Приход Майтреи становится знаком возрождения – момента, когда правед-

ность, сострадание и истинное учение будут восстановлены. Этот сценарий напоми-

нает эсхатологические мотивы других религиозных традиций (например, второе 

пришествие Христа или приход Махди). Некоторые исследователи, усматривают 

определенное сходство между образами Майтреи в буддизме и Калки-аватара в ин-

дуизме [4, с. 89]. Однако в буддизме учение о Майтреи не предполагает божествен-

ного вмешательства или окончательного суда. Напротив, появление Майтреи – ре-

зультат кармических условий и коллективных усилий буддийской общины (сангхи). 



Каспийский регион: политика, экономика, культура. № 4 (85). 2025 г.  

Философская антропология, философия культуры 

252 

Таким образом, Майтрея – не пассивный спаситель, но ответ на нравственную готов-

ность человечества. 

Фигура Майтреи позволяет буддизму ввести понятие ответственного будущего. 

В отличие от чисто циклической модели, где будущее – это автоматическое след-

ствие прошлого, концепция Майтреи делает будущее коллективной задачей. Оно 

не наступит само по себе, но станет возможным только при определенных условиях: 

нравственном пробуждении, распространении дхармы, развитии сострадания. 

Этот подход перекликается с современными этическими концепциями устойчивого 

будущего, где будущее рассматривается как результат сегодняшних решений. В этом 

смысле Майтрея – не мифологический персонаж, но архетип ответственности, напо-

минающий, что будущее освобождение зависит от нынешнего поведения. 

Фигура Будды Майтреи представляет собой уникальный синтез циклической 

и линейной моделей времени в буддийской мысли. С одной стороны, она вписана 

в циклическую космологию сансары; с другой – вводит некий элемент эсхатологиче-

ской надежды. 

Выводы 

Таким образом, образ будущего в буддийской картине мира отличается от ли-

нейно-прогрессивных моделей, характерных для западной философии и теологии. 

Он строится на принципах цикличности, этической причинности и трансцендентного 

освобождения. Будущее в буддизме – это не предопределенная судьба, но поле дей-

ствия, формируемое кармой и осознанным выбором. Оно включает как потенциал 

страдания в бесконечных перерождениях сансары, так и возможность выхода за пре-

делы времени через достижение нирваны.  

Таким образом, буддийский взгляд на будущее сочетает в себе глубокую онтоло-

гическую рефлексию и практическую этику. Он предлагает альтернативную модель 

временной реальности, в которой будущее не дано, но создаётся в каждом моменте 

сознательной жизни. Это представление сохраняет актуальность в современных дис-

куссиях о свободе воли, ответственности и смысле человеческого существования.  

 
Список источников 

1. Ануруддха, А. Исчерпывающее руководство по Абхидхамме / А. Ануруддха. – URL: 

https://abhidhamma.ru/wp-content/uploads/2017/11/Sangaha_8_11_2017.pdf (дата обращения: 

02.09.2025). 

2. Бережной, С. Б. Учение о взаимозависимом возникновении в буддийской философии 

/ С. Б. Бережной // Известия Саратовского университета. Сер.: Философия. Психология. Педа-

гогика. – 2011. – Т. 11, № 2. – С. 13–18. 

3. Васькин, А. А. Пространство и время в буддийской картине мира / А. А. Васькин, 

М. С. Уланов // Вестник Калмыцкого университета. – 2013. – № 3 (19). – С. 46–49. 

4. Иванова, А. С. Эсхатологическое содержание образов Калки и Будды Майтреи: ком-

паративный анализ / А. С. Иванов // Вестник Православного Свято-Тихоновского гуманитар-

ного университета. Сер.: Богословие. Философия. Религиоведение. – 2017. – № 72. – С. 89–102. 

5. Казначеев, В. П. Проблемы футурологии (Вера, религия, наука) / В. П. Казначеев // 

Казначеевские чтения. – Новосибирск : Западно-Сибирское отд. Международной славянской 

академии наук, 2009. – Т. 2. – С. 23–37. 

6. Кравцова, М. Е. Концепция верховной власти и образ вселенского правителя в буд-

дийской культуре / М. Е. Кравцова // Религия и культура. Россия, Восток, Запад. – Санкт-

Петербург : Санкт-Петербургский гос. ун-т, 2003. – С. 184–224. 

7. Кремо, М. Деволюция человека: ведическая альтернатива теории Дарвина / М. Кре-

мо. – Москва : Философская книга, 2006. – 795 с. 

8. Лепехов, С. Ю. Философия мадхьямиков и генезис буддийской цивилизации / 

С. Ю. Лепехов. – Улан-Удэ : Бурятский научный центр Сибирского отд. РАН, 1999. – 236 с. 

9. Ниббана сутта: Полное Освобождение. – URL: https://theravada.ru/Teaching/Canon/ 

Suttanta/Texts/ud8_3-nibbana-III-sv.htm (дата обращения: 02.09.2025). 

10. Слово Будды Обзор учения Будды словами Палийского канона. – URL: 

https://theravada.world/nianatiloka-thera-slovo-buddy/ (дата обращения: 02.09.2025). 



THE CASPIAN REGION: Politics, Economics, Culture. 2025. No. 4 (85) 

Philosophical anthropology, philosophy of culture 

253 

11. Тойнби, А. Дж. Постижение истории / А. Дж. Тойнби. – Москва : Академический 

проект, 2021. – 800 с. 

12. Урбанаева, И. С. Философское обоснование учения о карме в Абхидхарме и Мадхь-

ямаке / И. С. Урбанаева // Вопросы философии. – 2025. – № 7. – С. 159–169. – 

doi: 10.21146/0042-8744-2025-7-159-169. 

13. Цю, Т. Формирование циклического и линейного представлений о времени в во-

сточной и западной цивилизациях / Т. Цю // Мир науки, культуры, образования. – 2024. – № 4 

(107). – С. 449–451. – doi: 10.24412/1991-5497-2024-4107-449-451. 

14. Чаккаватти Сиханада сутта (Львиный рык миродержца). – URL: 

https://www.dhamma.ru/canon/dn/dn26.htm (дата обращения: 02.09.2025). 

15. Шпенглер, О. Закат Европы: образ и действительность / О. Шпенглер. – Москва : 

АСТ, 2024. – 911 с. 

 

References 

1. Anuruddkha, A. Ischerpyvayushchee rukovodstvo po Abkhidxamme [Comprehensive Guide 

to Abhidhamma]. Available at: https://abhidhamma.ru/wp-content/uploads/2017/11/ 

Sangaha_8_11_2017.pdf (accessed: 02.09.2025). 

2. Berezhnoy, S. B. Uchenie o vzaimozavisimom vozniknovenii v buddiyskoy filosofii [The 

Doctrine of Dependent Origination in Buddhist Philosophy]. Izvestiya Saratovskogo universiteta. 

Seriya “Filosofiya. Psikhologiya. Pedagogika” [Bulletin of the Saratov University. Series 

“Philosophy. Psychology. Pedagogy”]. 2011, vol. 11, no. 2, pp. 13–18. 

3. Vaskin, A. A., Ulanov, M. S. Prostranstvo i vremya v buddiyskoy kartine mira [Space and 

Time in the Buddhist Picture of the World]. Vestnik Kalmytskogo universiteta [Bulletin of the 

Kalmyk University]. 2013, no. 3(19), pp. 46–49. 

4. Ivanova, A. S. Eskhatologicheskoe soderzhanie obrazov Kalki i Buddy Maytrei: 

komparativnyy analiz [Eschatological Content of the Images of Kalki and Buddha Maitreya: A 

Comparative Analysis]. Vestnik Pravoslavnogo Svyato-Tikhonovskogo gumanitarnogo universiteta. 

Seriya “Bogoslovie. Filosofiya. Religiovedenie” [Bulletin of the Orthodox St. Tikhon's University for 

the Humanities. Series “Theology. Philosophy. Religious Studies”]. 2017, no. 72, pp. 89–102. 

5. Kaznacheev, V. P. Problemy futurologii (Vera, religiya, nauka) [Problems of Futurology 

(Faith, Religion, Science)]. Kaznacheevskie chteniya [Kaznacheev Readings]. Novosibirsk: West 

Siberian Branch of the International Slavic Academy of Sciences; 2009, vol. 2, pp. 23–37. 

6. Kravtsova, M. E. Kontsepciya verkhovnoy vlasti i obraz vselenskogo pravitelya v 

buddiyskoy kulture [The concept of supreme power and the image of the universal ruler in Buddhist 

culture]. Religiya i kultura. Rossiya, Vostok, Zapad [The Concept of Supreme Authority and the 

Image of the Universal Ruler in Buddhist Culture]. Saint Petersburg: Saint Petersburg State 

University; 2003, pp. 184–224. 

7. Kremo, M. Devolyutsiya cheloveka: vedicheskaya alternativa teorii Darvina [Human 

Devolution: A Vedic Alternative to Darwin's Theory]. Moscow: Filosofskaya kniga; 2006, 795 p. 

8. Lepexov, S. Yu. Filosofiya madkhyamikov i genezis buddiyskoy tsivilizatsii [Madhyamika 

Philosophy and the Genesis of Buddhist Civilization]. Ulan-Ude: Buryat Scientific Center of the 

Siberian Department of the RAS; 1999, 236 p. 

9. Nibbana sutta: Polnoe Osvobozhdenie [Nibbana Sutta: Complete Liberation]. Available at: 

https://theravada.ru/Teaching/Canon/Suttanta/Texts/ud8_3-nibbana-III-sv.htm (accessed: 

02.09.2025). 

10. Slovo Buddy Obzor ucheniya Buddy slovami Paliyskogo kanona [The Word of the 

Buddha. An overview of the Buddha's teachings in the Pali Canon]. Available at: 

https://theravada.world/nianatiloka-thera-slovo-buddy/ (accessed: 02.09.2025). 

11. Toynbi, A. Dzh. Postizhenie istorii [Understanding History]. Moscow: Akademicheskiy 

proekt; 2021, 800 p. 

12. Urbanaeva, I. S. Filosofskoe obosnovanie ucheniya o karme v Abkhidkharme i 

Madhyamake [Philosophical Justification of the Doctrine of Karma in Abhidharma and 

Madhyamaka]. Voprosy filosofii [Questions of Philosophy]. 2025, no. 7, pp. 159–169, 

doi: 10.21146/0042-8744-2025-7-159-169. 

13. Tsyu, T. Formirovanie tsiklicheskogo i lineynogo predstavleniy o vremeni v vostochnoy i 

zapadnoy tsivilizatsiyakh [The Formation of Cyclical and Linear Concepts of Time in Eastern and 

Western Civilizations]. Mir nauki, kultury, obrazovaniya [The World of Science, Culture, and 

Education]. 2024, no. 4 (107), pp. 449–451, doi: 10.24412/1991-5497-2024-4107-449-451. 



Каспийский регион: политика, экономика, культура. № 4 (85). 2025 г.  

Философская антропология, философия культуры 

254 

14. Chakkavatti Sikhanada sutta (Lvinyy ryk miroderzhtsa) [Cakkavatti Sihanada Sutta (The 

Lion's Roar of the Ruler of the World)]. Available at: https://www.dhamma.ru/canon/dn/dn26.htm 

(accessed: 02.09.2025). 

15. Shpengler, O. Zakat Evropy: obraz i deystvitelnost [The Decline of Europe: Image and 

Reality]. Moscow: AST; 2024, 911 p. 

 

Информация об авторах 

Уланов М. С. – доктор философских наук, доцент, главный научный сотрудник; 

Лиджиев Т. С. – младший научный сотрудник. 
 

Information about the authors 

Ulanov M. S. – Doctor of Philosophical Sciences, Associate Professor, Chief Researcher; 

Lidzhiev T. S. – Junior Research Fellow. 

 

Вклад авторов 

Уланов М. С. – разработка концепции исследования, написание исходного текста, 

итоговые выводы;  

Лиджиев Т. С. – сбор и первичный анализ эмпирического материала исследования. 

 

Contribution of the authors 

Ulanov M. S. – development of the study concept, writing of the original text, and final con-

clusions; 

Lidzhiev T. S. – collection and initial analysis of the empirical research data. 

 

Статья поступила в редакцию 04.09.2025; одобрена после рецензирования 25.09.2025; 

принята к публикации 30.09.2025.  

The article was submitted 04.09.2025; approved after reviewing 25.09.2025; accepted  

for publication 30.09.2025. 

 

 

 
  


