
 

 

226 

ФИЛОСОФСКАЯ АНТРОПОЛОГИЯ,  
ФИЛОСОФИЯ КУЛЬТУРЫ  

 

Каспийский регион: политика, экономика, культура. 2025. № 4 (85). С. 226–233. 

THE CASPIAN REGION: Politics, Economics, Culture. 2025. Vol. 4 (85). P. 226–233. 
 

Научная статья© 

УДК 130.2 

doi: 10.54398/1818-510X.2025.85.4.021 
 

НОВАЯ ЭСХАТОЛОГИЯ ИСИХАЗМА   
 

Иваненко Алексей Игоревич 

Санкт-Петербургский государственный университет промышленных техноло-

гий и дизайна, г. Санкт-Петербург, Россия  

iwanenko.aleksej@yandex.ru, https://orcid.org/0000-0002-6330-7179  
 

Аннотация. Статья посвящена компаративному исследованию феномена исихазма через 

его сопоставление с гностицизмом. В свете новейших исследований исихазм трактуется 

не только как восточно-христианская монашеская практика безмолвной молитвы, но как ши-

рокое поздневизантийское умонастроение, связанное с именем Григория Паламы и его после-

дователей (Иоанн Кантакузин и Николай Кавасила), которое включает в себя также и светские 

формы, получившие название «политический исихазм» и «лаический исихазм». Исихастская 

концепция вечных энергий и Фаворского света означают радикальный отказ от раннехристи-

анских и ранневизантийских представлений, которые были пропитаны гностическим духом 

дуализма земного и небесного, отрицанием тела. Основываясь на концепции Р. В. Светлова 

о «гнозисном сознании» раннехристианских ортодоксальных мыслителей, автор статьи про-

ецирует это представление и на ранневизантийский период, доказывая, что гностический дуа-

лизм был свойственен не только одноименным еретикам II в., но и христианским авторам IV–

VI вв. – Афанасию Великому, Августину и Иоанну Лествичнику. Общим местом гностической 

установки был онтологический пессимизм как отрицание падшей реальности, которая была 

испорчена грехом. В этом отношении исихазм, демонстрируя полное следование ортодоксаль-

ной христианской традиции, тем не менее исходит из радикально противоположной установки, 

а именно онтологического оптимизма. Эмпирическая материальная реальность – это уже 

не столько мир греха, сколько пространство, наполненное невидимыми божественными энер-

гиями, одной из которых был Фаворский свет из синоптических Евангелий. Отсюда в первом 

исихастском документе в «Святогорском томосе» содержится упоминание о том, что проект 

спасения заключается не в умерщвлении плоти и страстной души, но в их преобразовании 

посредством божественного света. Поскольку возникший в XIV в. исихазм оказал существен-

ное влияние на древнерусскую культуру, то русская иконопись XV в. демонстрирует новое 

понимание концепции Страшного Суда – не гибель, но преображение мира.  

Ключевые слова: Григорий Палама, Святогорский томос, Святая Русь, Фаворский свет, 

византийская философия, гностицизм, исихазм, аскетика, эсхатология, обожение 

 

Для цитирования: Иваненко А. И. Новая эсхатология исихазма // Каспийский регион: 

политика, экономика, культура. 2025. № 4 (85). С. 226–233. https://doi.org/10.54398/1818-

510X.2025.85.4.021. 
 

Это произведение публикуется по лицензии Creative Commons “Attpribution” 
(«Атрибуция») 4.0 Всемирная. 

 

  

                                         
© Иваненко А. И., 2025 

https://doi.org/10.54398/1818-510X.2025.85.4.021
https://doi.org/10.54398/1818-510X.2025.85.4.021
https://doi.org/10.54398/1818-510X.2025.85.4.021


THE CASPIAN REGION: Politics, Economics, Culture. 2025. No. 4 (85) 

Philosophical anthropology, philosophy of culture 

227 

THE NEW ESCHATOLOGY OF HESYCHASM    
 

Aleksey I. Ivanenko   
Saint Petersburg State University of Industrial Technologies and Design, Saint  

Petersburg, Russia 

iwanenko.aleksej@yandex.ru, https://orcid.org/0000-0002-6330-7179  
 

Abstract. The article is devoted to comparative research of Hesychasm phenomenon in its 

relations with Gnosticism. According to contemporary investigations, Hesychasm is regarded not 

only as Eastern Orthodox practice of silent pray, but as a broad late-byzantine intellectual movement, 

which was represented by Gregory Palamas and his followers such as John Cantacusenus and и 

Nicholas Cabasilas. This movement was consist of secular form, which described as Political 

Hesychasm and Laical Hesychasm. Hesychast doctrine based on ideas of eternal divine energies and 

of Tabor Light. It means denying early-Christian an early-byzantine concepts influenced by Gnostic 

dualism of principles Heaven and Earth with anti-somatic position. Author of this article based on the 

Roman Svetlov's concept of “Gnostic consciousness”, which characterized early-Christian thinkers. 

This Gnostic consciousness characterized not only heretics of II century, but also early-byzantine 

church writers such as Athanasius the Great, Agustin Aurelius an John Climacus. Common place of 

Gnostic position is ontological pessimism as denying of fallen reality, which was corrupted by sin. In 

this relation, Hesychasm follows to Eastern Orthodox tradition, but it has other position, which can be 

described as ontological optimism. Empiric material reality is not only the world of sin, but it is a 

space is full of invisible divine energies such as Tabor Light from synoptic Gospels. According to 

first Hesychast document “Hagioritic tomos”, way of salvation doesn't mean ascetic killing the flesh 

and the emotional soul, but it mean transformation of the flesh through Divine Light. Late-byzantine 

Hesychasm has a great influence on old-Russian culture since 14th century, so Russian iconography of 

XV century illustrate the new understanding of   The Last Judgment, which mean transformation of 

world, but not destruction.  

Keywords: Hagioritic tomos, Holy Russia, eschatology, ascetics, Hesychasm, Gnosticism, 

Gregory Palamas, Tabor Light, byzantine philosophy, theosis 

 

For citation: Ivanenko A. I. The New Eschatology of Hesychasm. Kaspiyskiy region: politika, 

ekonomika, kultura [The Caspian Region: Politics, Economics, Culture]. 2025, no. 4 (85),  

pp. 226–233. https://doi.org/10.54398/1818-510X.2025.85.4.021 (In Russ.). 
 
This work is licensed under a Creative Commons Attpribution 4.0 International 
License. 

 

 

Введение 

Исихазм оказал существенное влияние на формирование русской духовной 

культуры, что вызывает пристальный интерес к нему со стороны отечественной гу-

манитарной науки. Большую роль в популяризации исихазма сыграл С. С. Хоружий 

(1941–2020 гг.), который еще в 1978 г. написал «Диптих безмолвия» [21]. Эта попу-

ляризация стала возможной благодаря ряду академических исследований. Одни 

из них (Л. А. Успенский) отмечали влияние исихазма на российское изобразительное 

искусство (прежде всего, иконопись) [19]. Другие обращали внимание на политиче-

ские аспекты и его роль в становлении российского государства, вследствие чего 

Г. М. Прохоров еще в 1960-х гг. ввел понятие политического исихазма [15]. Совре-

менный исследователь А. Ю. Григоренко утверждал, что сама концепция «Святой 

Руси» имела исихастское обоснование, поскольку сакрализация пространства была 

одним из следствий идеи обожения плоти [4, с. 58].   

Основная часть 

Отправной точкой многих современных исследований исихазма стал труд 

Иоанна Мейендорфа «Введение в изучение Григория Палама» («Introduction a l'etude 

de Gregoire Palamas», Paris, 1959). В нем, по утверждению В. Н. Лосского, произошло 

«открытие» исихазма [12, c. 196]. Мейендорф продолжал идеи «неопатристического 

синтеза», предложенные еще Г. В. Флоровским, однако основной упор в возрожде-

нии византийской философии он сделал как раз на исихазме, который удачно  

https://doi.org/10.54398/1818-510X.2025.85.4.021


Каспийский регион: политика, экономика, культура. № 4 (85). 2025 г.  

Философская антропология, философия культуры 

228 

коррелировал как с популярными в середине ХХ в. восточными дыхательными прак-

тиками (пранаяма в йоге), так и новейшими открытиями в сфере физики энергий.  

Мейендорф подчеркивал неоднозначность трактовок исихазма [13]. С одной 

стороны, это известная с IV в. христианская аскетическая практика безмолвия, кото-

рая по-гречески звучит как «исихия» (esuhia). С этой позиции почти вся православная 

аскетика может отождествляться с исихазмом. С другой стороны, под исихазмом 

понимается исключительно паламизм – учение Григория Паламы (1296–1359 гг.), 

жившего в последний (палеологовский) период существования Византии. 

Эта неоднозначность создает некоторую терминологическую путаницу, по-

скольку исихазм как практика аскетического безмолвия («исихия») и умной молитвы 

существовал задолго до Григория Паламы, однако он не конституировался в отдель-

ный и самодостаточный феномен. Основные положения философского исихазма (па-

ламизма), такие как «теория божественной энергии и сверхчувственного света» [18, 

с. 248] отнюдь не характеризует всю православную аскетическую традицию и офор-

мились лишь в ходе исихастских (паламитских) споров 1341–1351 гг.  

Определенная оригинальность и новизна философского исихазма (паламизма) 

привела к тому, что против него выступили не только представители европейского гу-

манизма вроде Варлаама Калабрийского, но и вполне консервативные круги византий-

ского общества – константинопольский патриарх Иоанн XIV Калека, а также мыслите-

ли Григорий Акиндин (ученик Григория Паламы) и Никифор Григора [5, с. 366].  

В ходе исихастских споров легко был принят тезис о вечности света Преобра-

жения, упомянутого в новозаветном тексте синоптических Евангелий (Мф.17:2; 

Мк.9:2–3; Лк. 9:29). Однако в византийской и средневековой философии вечность 

не всегда была тождественна божественности, поскольку ангельская природа харак-

теризовалась как вечная, но сотворенная («тварная»). Поэтому богословская полеми-

ка относительно основных положений философского исихазма затянулась на десяти-

летия, а ее результаты были включены в православную догматику, причем сам Гри-

горий Палама в 1368 г. был причислен к лику святых.  

Изначально сугубо богословский спор наложился на острую внутриполитиче-

скую ситуацию в Византии, где за власть боролись проевропейская и протурецкая 

партии (по другой версии – латинофилы и туркофилы). Сторонник и покровитель 

исихазма Иоанн VI Кантакузин (1295–1383 гг.) обрел власть в Константинополе 

в 1347 г. при помощи турецкого эмира Урхана [18, с. 214], а потерял в 1354 г. из-за 

вмешательства отряда наемников генуэзца Франческо Гаттилузи. Политическая и бо-

гословская сфера в исихастских спорах пересекались не только ситуативным образом.  

Противники Григорий Паламы склонялись к позиции авторитетного на Западе 

Фомы Аквинского (1225–1274 гг.), который, наследуя традиции аристотелизма, не раз-

личал в Боге сущность и энергию. В его «Сумме Теологии» сказано: «в Боге нет ничего 

потенциального, из этого следует, что в Нем сущность (essentia) не отличается от суще-

ствования (esse). Отсюда понятно, что Его сущность есть Его же существование» [20].  

Григорий Палама тоже наследовал традиции аристотелизма, используя понятие 

«энергия», однако он понимал его иначе, чем Фома Аквинский. Энергия исихастов – 

это не сама действительность и не то, что противостоит возможности как реализация. 

Энергия – это неотчуждаемое проявление сущности. Одной из энергий Бога является 

Фаворский свет, к которому в «Святогорском томосе» (первый исихастский документ) 

применены девять характеристик. Он назван «неизреченным (aporreton), нетварным 

(aktiston), вечным (aidion), вневременным (ahronon), неприступным (aprositon), неизме-

римым (apleton), беспредельным (apeiron), безграничным (aperioriston), невидимым» 

[17]. При этом данный невидимый свет является источником зримой красоты, славы 

и святости. В некоторой степени «вечная энергия» – это имманентный аспект Бога, 

который неотделим от его трансцендентной сущности, но не сводится к ней.   

Практика исихазма дополняла безмолвие «умной молитвой», заключающейся 

в многократном бессловесном повторении фразы «Господи Иисусе Христе, Сыне 

Божий, помилуй м(ен)я грешного». Многие исследователи видели здесь аналогию 



THE CASPIAN REGION: Politics, Economics, Culture. 2025. No. 4 (85) 

Philosophical anthropology, philosophy of culture 

229 

с распространенным на Ближнем Востоке мистическим учением суфизма. Например, 

Иоанн Мейендорф отмечал «несомненное влияние ислама» на исихазм, поскольку 

постоянная молитва «разительно» напоминала зикр (практику поминания Бога) [14].  

Другой параллелью между суфизмом и исихазмом является «концепция мира 

как зеркала, отражающего Бога». Иоанн Мейендорф полагает, что Григорий Палама 

воспринял ее «у греческих отцов». Однако если допустить факт влияния суфизма 

на исихазм, то заимствования не могли ограничиваться одним зикром. Та же концеп-

ция мира как зеркала Бога занимает центральное место в философии одного из клю-

чевых представителей суфизма Ибн Араби (1165–1240 гг.) [7].  

Касаясь вопроса о несомненной преемственности между греческой патристикой 

и философским исихазмом, нельзя не заметить тех «парадигмальных» различий, ко-

торые разделяют ранневизантийскую и поздневизантийскую мысль. Действительно, 

Григорий Палама неоднократно ссылается на таких известных представителей пат-

ристики IV–VI вв., как Афанасий Великий, Василий Великий, Григорий Нисский 

и Дионисий Ареопагит [5], однако тональность его мировосприятия иная.  

Ранневизантийская (раннехристианская, патристическая) мысль обосновывает ас-

кетическую практику через то, что Иоанн Лествичник (VI в.) обозначает как «отрече-

ние от мира» (anahoresis kosmou) [8, c. 16]. Это негативное мироощущение было чрез-

вычайно укоренено во всей предшествующей монашеской традиции, которая при сво-

ем формировании активно впитывала различные античные философские идеи: от пла-

тоновского представления о теле как темнице душе до стоического идеала бесстрастия. 

В социальном плане ранневизантийский пафос мироотрицания выражался в концепции 

святого Августина (V в.) о «двух градах», которая предполагает взаимодействие в ис-

тории человечества двух начал: греховно-земного и божественно-небесного.  

В противовес августинианству исихазм отрицает «жесткое противоречие» меж-

ду социальным и божественным [2]. Поэтому в исследовательской литературе появ-

ляются такие понятия, как «политический исихазм» [15] и «лаический исихазм» [11, 

c. 16], что выводит это явление за пределы сугубо монашеской традиции. Основани-

ем для преодоления жесткого дуализма между небесным и земным, божественным 

и сотворенным была как раз концепция нетварных энергий Григория Паламы, которая 

утверждают имманентность Бога в мире. Иоанн Мейендорф даже называет подобный 

подход «христианским материализмом» [14], хотя материализм здесь понимается ина-

че, чем в отечественной философской традиции. Не «материя первична», а материя 

(плоть, sarks) включена в план спасения посредством ее преображения (metamorfosis) 

и обожения (theosis). В этом случае исихазм стоит охарактеризовать не как материа-

лизм, а как онтологический оптимизм, поскольку акцент ставится не на греховности 

материального мира, а на его озаренности невидимыми божественными энергиями.  

Действительно, вместо умерщвления плоти и отречения от мира, что характерно 

для ранневизантийского (патристического) периода, исихастский «Святогорский то-

мос» описывает состояние преображения, подчеркивая, что в нем страстная часть 

души и тело не умерщвляются (nekrothentos), но освящаются (agiasthentos) [17]. Этот 

аспект реабилитировал мирскую жизнь и открывал широкий простор для политиче-

ской, гражданской и культурной активности.  

Представитель «лаического» (т. е. светского) исихазма Николай Кавасила 

(ок. 1322–1398 гг.) утверждал: «Нет нужды ни удаляться в пустыню, ни питаться не-

обычной пищей, ни менять одеяние, ни подвергать опасности здоровье, ни пытаться 

свершить иное какое-либо резкое действие: можно, сидя дома и не теряя ничего 

из своего имущества, постоянно жить с таковыми помыслами» (цит. по: [9]). При этом 

движение исихазма не впадало в секуляризм, характерный для европейской Реформации 

XVI в. Монастыри окружались почетом и становились важными центрами социально-

политической жизни. Вместо крайностей ранневизантийского эскапизма и новоевро-

пейского секуляризма исихазм предлагал средний путь духовно-светской симфонии.  

Исихасты афонских монастырей принимали активное участие в политической 

жизни Византии XIV в., однако наиболее заметный след они оставили в России, 



Каспийский регион: политика, экономика, культура. № 4 (85). 2025 г.  

Философская антропология, философия культуры 

230 

в которой в то время происходили активные процессы этнической консолидации 

и государственного строительства. Исихастом был Сергий Радонежский (1314–

1392 гг.), вдохновивший Дмитрия Донского на Куликовскую битву 1380 г. [3, с. 24]. 

Исихастом был и Андрей Рублев (1360–1428 гг.) [22, с. 63], заложивший националь-

ную традицию иконописи. Примечательно, что в ранневизантийский период мы 

не находим аналогичных фигур, поскольку тогда господствовал онтологический пес-

симизм – остро ощущалась греховность мира.  

Наиболее остро онтологический пессимизм проявился в гностицизме. Хотя он 

был еще во II в. охарактеризован как одна из первых христианских ересей, исследо-

ватели отмечают значительное его влияние на весь раннехристианский период. 

Р. В. Светлов в своей монографии «Античный неоплатонизм и александрийская экзе-

гетика» утверждает, что в раннехристианский (ранневизантийский) период «гнозис-

ное сознание» было характерно не только для номинальных еретиков вроде Валенти-

на, Василида и Маркиона, но для вполне ортодоксальных христианских авторов, ка-

ковым был Климент Александрийский – первый значительный представитель Алек-

сандрийской школы богословия [16, с. 18].  

Характерной чертой гностицизма являлся дуализм с жестким и морализирующим 

противопоставлением земного и небесного, материального и идеального, злого и добро-

го [10, c. 27, 44]. Этим он отличается от монистического платоновского идеализма, ко-

торый отрицал решающее значение материального фактора. При этом гностицизм ак-

тивно использовал терминологию Платона, в частности понятие «демиург» (эквивалент 

Бога-Творца). Само происхождение гностицизма довольно туманно, однако очевидно, 

что он представлял собой александрийский эллинистический синтез, в котором грече-

ские философские компоненты комбинировались с ближневосточной религиозностью.  

Гностицизм часто сопоставляется с синхронно существующим манихейством 

иранского происхождения. Оба умонастроения характеризовал дуализм, однако гно-

стицизм признавал зло производным добра, подобно тому как в ортодоксальном хри-

стианстве дьявол («падший ангел») считался производным от Бога. Поэтому приме-

нительно к гностицизму иногда используют термин «монодуализм» [16, с. 38].  

Гностическое неприятие земного и материального, «гнушении миром» [10, 

c. 32] отчетливо прослеживается в христианском монашестве, которое оказывало 

серьезное воздействие на умонастроения ранневизантийского периода. Вполне в духе 

гнозисного сознания мыслит Иоанн Лествичник, который обобщил духовный опыт 

позднеантичного и византийского Египта с III по V в. Его «Лествица» принизана 

идеями «отречения от мира» и «отвержением естества» (arnesis fuseos) [8, c. 16].  

Богословским следствием гностического «гнушения миром» стал докетизм, соглас-

но которому Иисус Христос мог лишь призрачно присутствовать в нашем мире, ибо зем-

ное и материальное не могло быть причастно божественному [16, с. 58; 10, с. 21, 34].  

Ортодоксальная церковь на Халкидонском Вселенском соборе в 451 г. утверди-

ла двойственный, диофизитский и богочеловеческий характер Иисуса Христа. Преж-

де влиятельный защитник христианской ортодоксии Афанасий Великий (IV в.) 

настаивал на несовместимости божественного и тварного бытия [10, c. 102]. В со-

ставленный при его участии Никейском символе веры (325 г.) содержится формули-

ровка об Иисусе Христе как о «вочеловечившемся» (enantropesanta) Сыне Божьем. 

Подобная характеристика вполне могла трактоваться и в духе монофизитства, кото-

рый тяготел к гностицизму. 

Внутри христианской монашеской аскетики рудименты гнозисного сознания 

сохранялись на протяжении веков. Практика безмолвия (исихии), от которой берет 

свое начало само название исихазм, вполне поддается интерпретации с позиции гно-

стицизма, где Логос (Слово, Сын Божий) воспринимается как «эон» (проекция) 

трансцендентного Божества, именуемого Молчанием (sige) [10, c. 102].  

Однако в целом не только гностицизм, но и гнозисное сознание было чуждо ис-

ихастскому учению Григория Паламы. Божественное Молчание, которое предше-

ствовало вербальным актам творения могло трактоваться и трактовалось как Тьма, 



THE CASPIAN REGION: Politics, Economics, Culture. 2025. No. 4 (85) 

Philosophical anthropology, philosophy of culture 

231 

из которой воссиял Свет. Эта позиция характеризует учение Дионисия Ареопагита 

о божественном мраке (theios gnofos) [6]. Однако обожествление Тьмы создавало угро-

зу этическому аспекту христианства и открывало путь нравственному релятивизму.  

Примечательной чертой гностицизма является отрицание Ветхого Завета, по-

скольку его авторство приписывалось «злым богам» (архонтам) этого мира, вскользь 

упомянутым апостолом Павлом под именем «мироправителей» – kosmokratoras 

(Еф.6:12). Отсюда возникал соблазн инверсии, когда добро и зло, жизнь и смерть 

могут меняться местами.  

В противовес гностицизму и носителям гнозисного сознания исихазм настаивал, 

что прежде создания видимого света существовал невидимый божественный нетвар-

ный Свет. Сам по себе библейский текст не дает однозначного ответа на соотношение 

Света и Тьмы. Фраза «И сказал Бог: да будет свет. И стал свет» (Быт.1:3) допускала 

и гностическое толкование в том плане, что тьма предшествования свету. Это пред-

ставление сохранилось до времени появления сочинений Дионисия Ареопагита в VI в.  

Однако уже Василий Великий во второй беседе на «Шестоднев» (IV в.) высту-

пал против гностических трактовок первых стихов Библии [1]: тьма (skotos), по его 

мнению, это не более чем отсутствие света, а ангелы, безусловно, изначально обита-

ли в свете. Таким образом, тьма вторична по отношению к свету. Тем не менее 

он допускает такие формулировки, как «Первое Божие слово создало природу света, 

разогнало (efanise) тьму». Безусловно, Василию Великому знакома библейская фраза 

«Бог есть свет» (1Ин.1:5). Более того, он её использует, чтобы отвергнуть отождеств-

ление тьмы и Бога, которое приписывается гностикам в лице Маркиона и Валентина. 

Однако далее мысль не развивается, а утверждение, что «первое слово Бога разгоняет 

тьму», оставляет неясность относительно соприсутствия Бога и тьмы прежде творе-

ния. Аргумент к ангелам, которые обитают в свете не может считаться убедительным 

в контексте последующих исихастских споров, поскольку ангельский свет мог счи-

таться таким же сотворенным, как и сами ангелы.   

Выводы 

Таким образом, выявляя специфику исихазма, можно заметить разительное раз-

личие с более ранней христианской аскетической традицией. Если раннехристиан-

ская (ранневизантийская, патристическая) мысль была пронизана гнозисным созна-

нием, которое выражалось в онтологическом пессимизме, «гнушении миром» и «от-

вержении естества», то исихазм, напротив, характеризуется онтологическим опти-

мизмом, тенденцией к отказу от «умерщвления» плоти и восприятию мира как зерка-

ла Бога. Впоследствии этот онтологический оптимизм, неразрывно связанный с иде-

ей нетварного Фаворского света, нашел выражение в новой эсхатологии, запечатлен-

ной во фреске Успенского собора во Владимире под названием «Страшный Суд». 

Авторство этой композиции датируют 1408 г. и приписывают Андрею Рублеву. 

По словам исследователя И. К. Языковой, фреска «Страшный Суд» выражает уже 

не ужас смерти и наказаний грешников, но «пронизана тихим светом и наполнена 

радостью ожидания», поскольку «свет, приходящий в мир, и есть любовь преобра-

жающая мир» [22, c. 65].  

 
Список источников 

1. Василий Великий. Беседы на Шестоднев / Василий Великий // Василий Великий. Тво-

рения. – Москва, 1891. – URL: https://predanie.ru/book/70853-besedy-na-shestodnev/ (дата обра-

щения: 28.06.2025). 

2. Величко, А. М. Исихазм как политическое явление / А. М. Величко // Вестник юриди-

ческого факультета Южного федерального университета. – 2019. – № 1. – С. 35–45.  

3. Волкова, Л. Д. Исихазм как составная часть русской православной культуры /  

Л. Д. Волкова, Е. В. Караваева // Вестник Томского государственного педагогического универ-

ситета. – 2013. – № 5 (133). – С. 21–28. 

4. Григоренко А. Ю. Исихазм в пространстве русской религиозно-философской мысли / 

А. Ю. Григоренко // Вестник Ленинградского государственного университета им. А. С. Пуш-

кина. – 2010. – Т. 2, № 3. – C. 51–60.  



Каспийский регион: политика, экономика, культура. № 4 (85). 2025 г.  

Философская антропология, философия культуры 

232 

5. Григорий Палама. Триады в защиту священнобезмолвствующих / Г. Палама. – 

Москва : Канон, 1995. – 384 c.  

6. Дионисий Ареопагит. О мистическом богословии // Корпус сочинений / Дионисий 

Ареопагит. – Санкт-Петербург, 2006. – URL: https://azbyka.ru/otechnik/Dionisij_Areopagit/ 

sochinenija/ (дата обращения: 28.06.2025). 

7. Ибн Араби. Геммы мудрости (Фусус аль-Хикам) / Ибн Араби. – Москва, 1993. – URL: 

https://www.sufi.su/books/gemmy-mudrosti-fusus-al-khikam-ibn-arabi (дата обращения: 28.06.2025). 

8. Иоанн Лествичник. Лествица / Иоанн Лествичник. – Москва : Православное братство 

святого апостола Иоанна Богослова, 2001. – 352 с. 

9. Каллист (Уэр). «Действовать в покое»: влияние исихазма XIV в. на византийскую и 

славянскую цивилизации / Каллист (Уэр) // Символ. – 2007. – № 52. – С. 51–71. – URL: 

https://azbyka.ru/otechnik/Kallist_Uer/dejstvovat-v-pokoe-vlijanie-isihazma-14-veka-na-

vizantijskuyu-i-slavjanskuyu-tsivilizatsii/ (дата обращения: 28.06.2025). 

10. Карсавин, Л. П. Святые отцы и учители церкви / Л. П. Карсавин. – Москва : Москов-

ский ун-т, 1994. – 176 с. 

11. Козлов, М. Николай Кавасила и его богословское наследие / М. Козлов // Журнал 

Московской патриархии. – 2022. – № 10. – С. 60–65. 

12. Лосский, В. Н. Паламитский синтез / В. Н. Лосский // Богословские труды. –1972. – 

№ 8. – C. 195–203.  

13. Мейендорф, И. Григорий Палама и православная мистика / И. Мейендорф – Москва, 

2000. – URL: https://azbyka.ru/otechnik/Ioann_Mejendorf/svjatoj-grigorij-palama-i-pravoslavnaja-

mistika/ (дата обращения: 28.06.2025). 

14. Мейендорф, И. Жизнь и труды святителя Григория Паламы / И. Мейендорф. – Санкт-

Петербург, 1997. – URL: https://azbyka.ru/otechnik/Ioann_Mejendorf/zhizn-i-trudy-svjatitelja-

grigorija-palamy/ (дата обращения: 28.06.2025). 

15. Петрунин, В. В. Политический исихазм и его традиции в «Основах социальной кон-

цепции Русской Православной Церкви» : автореф. дис. … канд. филос. наук / В. В. Петрунин. – 

Москва, 2002. – 22 с.  

16. Светлов, Р. В. Античный неоплатонизм и александрийская экзегетика / Р. В. Свет-

лов. – Санкт-Петербург : Санкт-Петербургский гос. ун-т, 1996. – 231 с.   

17. Святогорский томос в защиту священнобезмолвствующих // Альфа и Омега. – 1995. – 

№ 3 (6). – С. 69–76. – URL: https://azbyka.ru/otechnik/Grigorij_Palama/svjatogorskij-tomos/ (дата 

обращения: 28.06.2025). 

18. Удальцова, З. В. Византийская культура / З. В. Удальцова. – Москва : Наука, 1988. – 

288 с.  

19. Успенский, Л. А. Исихазм и гуманизм – палеологовский расцвет / Л. А. Успенский // 

Богословие иконы православной церкви. – Переяславль, 1997. – URL: https://azbyka.ru/otechnik/ 

Leonid_Uspenskij/bogoslovie-ikony-pravoslavnoj-tserkvi/11 (дата обращения: 27.06.2025). 

20. Фома Аквинский. Сумма теологии / Фома Аквинский. – Киев, 2002. – Т. 1, вопрос 3. – 

URL: https://azbyka.ru/otechnik/konfessii/summa-teologii-tom-1/3_3 (дата обращения: 28.06.2025).  

21. Хоружий, С. С. Диптих безмолвия / С. С. Хоружий. – URL: 

https://predanie.ru/book/90073-diptih-bezmolviya/ (дата обращения: 27.06.2025). 

22. Языкова, И. К. Богословие иконы / И. К. Языкова. – Москва : Общедоступный право-

славный университет, 1995. – 118 с.  

 

References 

1. Vasiliy Velikiy. Besedy na Shestodnev [Homilies on Haexameron]. Moscow; 1891. Available 

at: https://predanie.ru/book/70853-besedy-na-shestodnev/ (accessed: 28.06.2025). 

2. Velichko, А. М. Isikhazm kak politicheskoye yavleniye [Hesychasm as Political  

Phenomena]. Vestnik yuridicheskogo fakulteta Yuzhnogo federalnogo universiteta [Bulletin of the 

Faculty of Law of the Southern Federal University]. 2019, no. 1, pp. 35–45.  

3. Volkova, L. D., Karavayeva, E. V. Isikhazm kak sostavnaya chast russkoy pravoslavnoy  

kultury [Hesychasm as a part of Russian Orthodox Culture]. Vestnik Tomskogo gosudarstvennogo 

pedagogicheskogo universiteta [Bulletin of Tomsk State Pedagogical University]. 2013, no. 5 (133), 

pp. 21–28. 

4. Grigorenko, A. Y. Isikhazm v prostranstve russkoy religiozno-filosofskoy mysli [The 

Hesychasm in the Space of Russian Religious and Philosophical Thought]. Vestnik Leningradskogo 

gosudarstvennogo universiteta imeni А. S. Pushkina [Bulletin of Leningrad State University named 

after A. S. Pushkin]. 2010, vol. 2, no. 3, pp. 51–60.  

https://azbyka.ru/otechnik/Leonid_Uspenskij/bogoslovie-ikony-pravoslavnoj-tserkvi/11
https://azbyka.ru/otechnik/Leonid_Uspenskij/bogoslovie-ikony-pravoslavnoj-tserkvi/11
https://predanie.ru/book/90073-diptih-bezmolviya/


THE CASPIAN REGION: Politics, Economics, Culture. 2025. No. 4 (85) 

Philosophical anthropology, philosophy of culture 

233 

5. Grigoriy Palama. Triady v zashchitu svyashchenobezmolvstvuyushchikh [Triads in the 

Defense of Hesychasts]. Moscow: Kanon; 1995, 384 p.   

6. Dionisiy Areopagit. O misticheskom bogoslovii [About The Mystical Theology]. Saint 

Petersburg; 2006. Available at: https://azbyka.ru/otechnik/Dionisij_Areopagit/sochinenija/ (accessed: 

28.06.2025).  

7. Ibn Arabi. Gemmy mudrosti (Fusus al-Hikam) [The Seals of Wisdom]. Moscow; 1993. 

Available at: https://www.sufi.su/books/gemmy-mudrosti-fusus-al-khikam-ibn-arabi (accessed: 

28.06.2025).  

8. Ioann Lestvichnik. Lestvitsa [The Ladder]. Moscow: Pravoslavnoe bratstvo svyatogo 

apostola Ioanna Bogoslova; 2001, 352 p.  

9. Kallist (Ujer). “Deystvovat v pokoye”: vliyaniye isihazma XIV veka na vizantiyskuyu i 

slavyanskuyu tsivilizatsii [Doing in Silence: The Influence of XIV century Hesychasm on Byzantine 

and Slavic civilizations]. Slovo [Symbol]. 2007, no. 52, pp. 51–71. Available at: https://azbyka.ru/ 

otechnik/Kallist_Uer/dejstvovat-v-pokoe-vlijanie-isihazma-14-veka-na-vizantijskuyu-i-slavjanskuyu-

tsivilizatsii/ (accessed: 28.06.2025). 

10. Karsavin, L. P. Svyatye ottsy i uchiteli tserkvi [Saint Fathers and Teachers of Church]. 

Moscow: Moscow State University; 1994, 176 p. 

11. Kozlov, М. Nikolay Kavasila i ego bogoslovskoye nasledie [Nicholas Cabasilas and His 

Theological Heritage]. Zhurnal Moskovskoy patriarhii [Journal of the Moscow Patriarchate]. 2002, 

no. 10, pp. 60–65.  

12. Losskiy, V. N. Palamitskiy sintez [The Palamite Synthesis]. Bogoslovskiye Trudy 

[Theological Works]. 1972, no. 8, pp. 195–203.    

13. Meyendorf, J. Grigoriy Palama i pravoslavnaya mistika [Gregory Palamas and the Eastern 

Orthodox Mystics]. Moscow; 2000. Available at: https://azbyka.ru/otechnik/Ioann_Mejendorf/svjatoj-

grigorij-palama-i-pravoslavnaja-mistika/ (accessed: 28.06.2025). 

14. Meyendorf, J. Zhizn i trudy svyatitelya Grigoriya Palamy [Life and Works of Saint Gregory 

Palamas]. Saint Petersburg; 2007. Available at: https://azbyka.ru/otechnik/Ioann_Mejendorf/zhizn-i-

trudy-svjatitelja-grigorija-palamy/ (accessed: 28.06.2025).  

15. Petrunin, V. V. Politicheskiy isikhazm i ego traditsii v Osnovakh sotsialnoy kontseptsii 

Russkoy Pravoslavnoy Tserkvi [The Political Hesychasm and Its Tradition in the Base of Social 

Concepts of Russian Orthodox Church]. Cand. philos. sci. diss. Abstr. Moscow; 2002, 22 p.  

16. Svetlov, R. V. Antichnyy neoplatonizm i aleksandriyskaya ekzegetika [Ancient Neo-

Platonism and Alexandrian Exegetic]. Saint Petersburg: Saint Petersburg State University; 1996, 231 p. 

17. Svyatogorskiy tomos [Hagioritic Tomos]. Alfa i Omega [Alpha and Omega]. 1995, no. 3(6), 

pp. 69–76. Available at: https://azbyka.ru/otechnik/Grigorij_Palama/svjatogorskij-tomos/ (accessed: 

28.06.2025). 

18. Udaltsova, Z. V. Vizantiyskaya kultura [The Byzantine Culture]. Moscow: Nauka; 1988, 

288 p.  

19. Uspensiy, L. A. Isikhazm i gumanizm – paleologovskiy rastsvet [Hesychasm and 

Humanism – Paleologian Heydey]. Bogoslovie ikony pravoslavnoy tserkvi [Theology of the Orthodox 

Church Icon]. Pereyaslavl; 1997. Available at: https://azbyka.ru/otechnik/Leonid_Uspenskij/ 

bogoslovie-ikony-pravoslavnoj-tserkvi/11 (accessed: 27.06.2025). 

20. Foma Akvinskiy. Summa teologii [Summa Theologiae]. Kiev; 2002, vol. 1, question 3. 

Available at: https://azbyka.ru/otechnik/konfessii/summa-teologii-tom-1/3_3 (accessed: 28.06.2025). 

21. Khoruzhiy, S. S. Diptikh bezmolviya [The Diptych of Silence]. Available at: 

https://predanie.ru/book/90073-diptih-bezmolviya/ (accessed: 27.06.2025).   

22. Yazykova, I. K. Bogosloviye ikony [Theology of Icon]. Moscow: Public Orthodox 

University; 1995, 118 p.   

 

Информация об авторе 

Иваненко А. И. – кандидат философских наук, доцент. 
 

Information about the author 

Ivanenko A. I. – Candidate of Philosophical Sciences, Associate Professor. 
 

Статья поступила в редакцию 07.07.2025; одобрена после рецензирования 01.08.2025; 

принята к публикации 30.09.2025.  

The article was submitted 07.07.2025; approved after reviewing 01.08.2025; accepted for 

publication 30.09.2025. 

  

https://azbyka.ru/otechnik/Leonid_Uspenskij/bogoslovie-ikony-pravoslavnoj-tserkvi/11
https://azbyka.ru/otechnik/Leonid_Uspenskij/bogoslovie-ikony-pravoslavnoj-tserkvi/11
https://predanie.ru/book/90073-diptih-bezmolviya/

